
REVITALIZAR 
LAS LENGUAS 

para conservar 
la biodiversidad:
desafíos en la Amazonía

PUNTOS CLAVE

Informe de política
P O L I C Y  B R I E F F O R U M

Aproximadamente la mitad de las 7000 
lenguas aún habladas en el mundo 
desaparecerán en los próximos 100 años 
(UNESCO, 2022).

En la Amazonía las lenguas ancestrales 
juegan un rol central en la transmisión 
intergeneracional de conocimientos 
bioculturales que caracterizan la estrecha 
relación que existe entre el humano y la 
naturaleza.

Las Constituciones de Ecuador y Colombia 
reconocen a las lenguas ancestrales como 
patrimonio cultural vivo y derecho colectivo; 
sin embargo, su transmisión 
intergeneracional está amenazada.

«Un abuelo ticuna puede conocer hasta cincuenta y tres 
variedades de yuca en su lengua, pero en español apenas 
logra nombrar unas cuantas. Eso muestra como la pérdida de 
lenguas significa también la pérdida de toda una variedad de 
conocimientos bioculturales»

Con este ejemplo, Santiago Sánchez Moreano abrió el Wasi-
Forum del 27 de mayo 2025, organizado por el WasiLab, 
Centro Interdisciplinario de Ciencias de la 
Sostenibilidad (PUCE). Las lenguas ancestrales de la 
Amazonía son mucho más que sistemas de 
comunicación: constituyen los vectores de un vínculo 
biocultural único entre los pueblos y sus territorios. En 
la visión zápara, por ejemplo, cada ser posee un espíritu y 
participa en una red de vida interconectada. Para los 
Kichwas de Sarayaku, la declaración de Kawsak Sacha 
afirma que el bosque es un ser vivo y un sujeto de derechos. 
Estas cosmovisiones nos recuerdan que la preservación de las 
lenguas es inseparable de la protección de los ecosistemas. 
Sin embargo, las presiones externas son múltiples: la hege-
monía de las lenguas coloniales e internacionales, y más 
recientemente la dificultad de implementar plenamente los 
programas de educación intercultural bilingüe y de comuni-
cación en lenguas indígenas como el kichwa, en un contexto 

marcado por el turismo masivo, las industrias 
extractivas y un sistema educativo que todavía no 
logra responder a las realidades locales. En 
muchas escuelas amazónicas, la enseñanza se 
realiza mayoritariamente en español, lo que 
excluye sistemáticamente las lenguas, culturas y 
conocimientos bioculturales. Además, los niños y 
niñas hablan cada vez menos sus lenguas ances-
trales, y el sistema educativo bilingüe no fue 
concebido para enseñar estas lenguas, sino para 
instruir en una lengua materna que, en muchos 
casos, ya se encuentra debilitada. A ello se suma 
la pérdida de interés o de reconocimiento dentro 
de algunas comunidades para valorar sus propios 
idiomas, influenciada por prejuicios de prestigio 
asociados a las lenguas coloniales. Sumado a la 
interrupción de la transmisión intergeneracional 
en el hogar, esto acelera la desaparición de sabe-
res bioculturales, esenciales para la protección 
de la biodiversidad.
Frente a esta situación, el presente documento 
hace un llamado a considerar a las lenguas como 
pilares de la sostenibilidad. Su revitalización 
activa e inclusión en la construcción de la soste-
nibilidad implica articular saberes ancestrales, 
saberes científicos, innovaciones pedagógicas y, 
sobre todo, una fuerte voluntad política. 1

# 1  /  O C T .  2 0 2 4

Biomasa y territorios indígenas

Imágenes del Observatorio de la Tierra de la NASA por Lauren Dauphin, 
utilizando datos de la misión GEDI de la NASA de Dubayah, R.O. y otros (2022), 
datos de Territorios Indígenas y Áreas Naturales Protegidas de la 
Red Amazónica de Información Socioambiental Georreferenciada (RAISG) y 
datos de las cuencas fluviales del Proyecto HydroSHEDS del 
Fondo Mundial para la Naturaleza. Reportaje por Emily Cassidy.



A pesar de que los marcos jurídicos en Ecuador y Colombia son altamente inclusivos y protectores de la diversidad lingüística y cultural, 
siguen siendo en gran medida simbólicos. En la práctica, la vitalidad de las lenguas y de los conocimientos bioculturales, que ellas 
vinculan, está amenazadas. Las comunidades mismas señalan que muchos jóvenes prefieren el español, percibido como lengua de 
éxito social y económico.
En Ecuador, el Sistema de Educación Intercultural Bilingüe (SEIB), instaurado a finales de los años 80, ilustra estas contradicciones. Si 
bien el EIB ha elaborado currículos bilingües y manuales pedagógicos en Kichwa, Aents chicham (la lengua de los shuar) o Kawapue (la 
lengua Sapara), su aplicación sigue siendo limitada. El aislamiento geográfico de las escuelas amazónicas, así como la limitada disponi-
bilidad de profesores formados en las mismas comunidades ha favorecido una enseñanza mayoritariamente en español.  Aun en medios 
urbanos con alta población indígena, la enseñanza sigue siendo en español.  La educación intercultural se reduce con frecuencia a 
intervenciones simbólicas de los mayores, en un marco escolar que continúa privilegiando las referencias y contenidos occidentales.
A nivel internacional, la Década de las Lenguas Indígenas (2022–2032) lanzada por la UNESCO insiste en la urgencia de su revitalización. 
Experiencias de países como Paraguay, donde el guaraní comparte estatus oficial con el castellano, o Nueva Zelanda, donde diversas 
políticas han incorporado el maorí en el sistema de educación pública, muestran que políticas sostenidas y participativas pueden 
fortalecer el estatus y la presencia social de las lenguas originarias.
Si bien existen ciertos avances jurídicos, las políticas actuales no logran frenar el declive de la diversidad lingüística. Los principales 
desafíos residen en la persistente dominación del español, la falta de una gobernanza intercultural y compartida entre Estado y comuni-
dades en relación a la educación, y la rápida erosión de la transmisión intergeneracional. A ello se suman las desigualdades estructura-
les e históricas que han limitado el reconocimiento y la vitalidad de las lenguas indígenas, reforzando su situación de vulnerabilidad 
frente a las lenguas dominantes.

Políticas actuales y propuestas

Conclusión
Mantener la vitalidad de las lenguas ancestrales es hoy uno de los desafíos más críticos de la sostenibilidad en la Amazonía. 
Su desaparición no representa únicamente una pérdida cultural: implica también la desaparición de sistemas complejos de 
conocimientos ecológicos, de visiones del mundo y de prácticas de gobernanza de la vida. Preservar las lenguas es 
preservar la biodiversidad, pues cada una lleva una manera singular de nombrar, comprender y proteger los bosques, los ríos 
y los seres que los habitan.
Revitalizar las lenguas ancestrales es invertir en la resiliencia y la identidad de las comunidades, en la continuidad de los 
saberes bioculturales y en la construcción de un futuro donde la diversidad cultural y la diversidad biológica se refuercen 
mutuamente. Este proceso requiere, sobre todo, un trabajo conjunto con las comunidades de hablantes, partiendo de sus 
realidades y de sus voces, en un marco de co-construcción y respeto mutuo. Esto es una decisión de sociedad: reconocer 
que la sostenibilidad no puede concebirse sin la pluralidad de voces que habitan la Amazonía.
Agradecemos por su participación: Santiago Sánchez Moreano (PhD), Investigador en sociolingüística y ciencias de la sostenibilidad en el IRD en el marco del 
proyecto Multi-SEAT y becario Marie-Curie (Comisión Europea); Indira Salazar, Oficial de Programa del Sector Comunicación e Información 
UNESCO-Ecuador; Manari Ushiuga, Líder espiritual sápara y defensor de la naturaleza; Marleen Haboud, Docente/investigadora emérita, PUCE. Investigadora  
asociada: OdeCOM, PUCE / Directora Programa Oralidad Modernidad; Daniel Acosta, Movimiento  Píntag Amaru, Fundación Pachaysana, Programa Oralidad 
Modernidad; Lic. Albeiro Mendúa Director de Investigación Educativa de la Secretaría de Educación Intercultural Bilingüe y la Etnoeducación
Redacción: Diane Van Haaren

F O R U M

Dimensión
Revitalización 
lingüística y 
transmisión 
intergeneracional

Espacios educativos y 
pedagogías 
interculturales

Gobernanza y políticas 
públicas

Corto plazo
Implementar campañas de sensibiliza-
ción en escuelas y universidades e 
instaurar dispositivos intergeneraciona-
les estructurados que fortalezcan la 
transmisión de saberes bioculturales de 
los mayores hacia los jóvenes.
Promover la movilidad e intercambio 
docente entre escuelas urbanas, 
rurales e interculturales.
Sensibilizar y formar a docentes y 
autoridades frente a las resistencias 
institucionales a los enfoques 
intercul-turales y decoloniales.

Fortalecer el enfoque de escuela fuera 
del aula, propio del SEIBE, desarrollan-
do espacios de aprendizaje comunita-
rios donde la enseñanza se realice en la 
lengua ancestral e involucre activamen-
te a toda la comunidad.

Fortalecer espacios de diálogo y 
colaboración entre comunidades, 
universidades, GADs y ministerios, 
reconociendo la diversidad de cosmovi-
siones y las dinámicas internas de las 
nacionalidades.

 Mediano plazo
Fortalecer la implementación 
de los currículos y materiales 
educativos existentes en 
lenguas ancestrales, garanti-
zando su aplicación efectiva en 
todos los niveles y promoviendo 
su actualización en colabora-
ción con las comunidades y 
docentes locales.

Formar docentes bilingües y 
desarrollar programas de 
formación intercultural en 
coordinación con universidades 
y GADs, aprovechando 
experiencias existentes como 
Amawtay Wasi.

Implementar financiamientos 
específicos (fondos públicos y 
cooperación internacional) 
que apoyen procesos partici-
pativos gestionados desde la 
SEIBE, garantizando la 
inclusión de las 14 nacionali-
dades y sus lenguas.

Largo plazo
Garantizar la integración efectiva 
de las lenguas ancestrales en los 
servicios públicos 
(administración, justicia, salud, 
educación), con el fin de asegurar 
un acceso equitativo y 
culturalmente pertinente a los 
derechos y a las políticas públicas.

Crear una Escuela del Bosque 
nacional, donde la educación esté 
centrada en la relación con la 
naturaleza y la lengua, y se articulen 
los esfuerzos de formación docente 
y territorialidad lingüística a nivel 
nacional.

Consolidar una estructura de 
gobernanza intercultural permanente, 
articulada con la SEIBE, para 
coordinar acciones sobre lenguas y 
biodiversidad, e incluir comunidades, 
Estado y sociedad civil en un marco de 
corresponsabilidad y respeto mutuo.

2

Un proyecto financiado por el 
Fondo Equipo Francia (FEF), 
un dispositivo del Ministerio 
francés para Europa y de 
Asuntos Exteriores. 

REVITALIZAR 
LAS LENGUAS 

para conservar 
la biodiversidad:
desafíos en la Amazonía




